
 

 
YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

ИСТОРИЯ РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ 
 
 
УДК 94(47).082/083 

 
К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство: 

между «идеалами нетерпимости» 
и бюрократической прагматикой 

 
Антон Е. Фатеев 

Российский государственный гуманитарный университет,  
Москва, Россия, fant2507@gmail.com 

 
Аннотация. В статье проводится анализ мероприятий, 

проводившихся под руководством обер-прокурора Святейшего 
Синода К.П. Победоносцева в отношении иноверческих духовных 
руководителей в Российской империи (муфтиев, мулл, хамбо-лам и 
лам). Управление имперским этноконфессиональным 
многообразием требовало от власти использования религиозных 
институтов, практик и авторитетов в целях поддержания 
лояльности, управляемости и дисциплины подвластного 
населения. Ситуацию обострял тот факт, что К.П. Победоносцев, 
стоявший во главе вероисповедной политики, руководствовался в 
своей деятельности строго оформленной системой убеждений и 
представлений, которые вслед за современником можно 
охарактеризовать как «идеалы нетерпимости». Проблема состоит в 
специфике политической стратегии К.П. Победоносцева в данном 
вопросе. Этот аспект может быть детально раскрыт на материалах 
источников личного происхождения (частной переписки), 
ведомственной документации и публицистики. Выясняется, что 
обер-прокурор и его соратники в целом негативно относились к 
государственному статусу иноверческих духовных лиц, но 
вынуждены были балансировать в предлагаемых обстоятельствах 
политической прагматики. 
 

 
© Фатеев А.Е., 2025  



К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство … 159 

Молодой историк. 2025. NO. 3 

Выход был найден ими в использовании символического 
потенциала вероисповедной политики. Их усилия были 
направлены на снижение влияния и подрыв авторитета 
религиозных лидеров мусульманства и буддизма в России. 

Ключевые слова: Российская империя, конфессиональная 
политика, иноверцы, инородцы, К.П. Победоносцев, Святейший 
Синод, духовное начальство, муфтий, хамбо-лама 

 
Для цитирования: Фатеев А.Е. К.П. Победоносцев и 

иноверческое духовное начальство: между «идеалами 
нетерпимости» и бюрократической прагматикой // Молодой 
историк. 2025. № 3. С. 158-168. 

 
K.P. Pobedonostsev and the infidel religious leadership: 

between the “ideals of intolerance” and bureaucratic pragmatism 
 

Anton E. Fateev 
Russian State University for the Humanities,  

Moscow, Russia, fant2507@gmail.com 
 
Abstract. This article analyzes the events carried out under the 

leadership of the Chief Prosecutor of the Holy Synod K.P. 
Pobedonostsev in relation to infidel religious leaders in the Russian 
Empire (mufti, mullahs, khambo-lamas and lamas). Managing the 
imperial ethno-confessional diversity required the authorities to use 
religious institutions, practices and credability in order to maintain 
loyalty, controllability and discipline of the subject population. The 
situation was aggravated by the fact that K.P. Pobedonostsev, who was 
at the head of religious policy, was guided in his activities by a strictly 
formalized system of beliefs and ideas, which, following his 
contemporary, can be characterized as “ideals of intolerance”. The 
problem lies in the specifics of K.P. Pobedonostsev's political strategy 
in this matter. This aspect can be disclosed in detail using materials from 
personal sources (private correspondence), departmental 
documentation, and journalism. It turns out that generally the chief 
prosecutor and his associates had a negative attitude towards the state 
status of non-believing clergy, but were forced to balance in the 



160  А.Е. Фатеев 

YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

proposed circumstances of political pragmatics. They found a way out in 
using the symbolic potential of religious policy. Their efforts were aimed 
at reducing the influence and undermining the authority of religious 
leaders of Islam and Buddhism in Russia. 

Keywords: Russian Empire, confessional policy, infidels, 
foreigners, K.P. Pobedonostsev, Holy Synod, religious authorities, mufti, 
khambo-lama 

 
For citation: Fateev, A.E. (2025), “K.P. Pobedonostsev and the 

infidel religious leadership: between the ‘ideals of intolerance’ and 
bureaucratic pragmatism”, Young historian, no. 3, pp. 158-168. 

 
Российская империя была конфессиональным 

государством. Религия всегда имела особое значение в структуре и 
мифологии имперской власти. В процессе национального 
конструирования, начавшегося во второй половине XIX в., 
имперское и национально-русское переплеталось с 
конфессиональным – т.е. с «господствующим» православным 
вероисповеданием. Самодержавие декларировало 
привилегированность православия во взаимосвязи с фигурой 
русского царя («царская вера») и «русскостью» в принципе. Но также 
власть традиционно использовала религиозные структуры и 
авторитеты инославных и иноверных сообществ для обеспечения 
лояльности, управляемости и дисциплины в имперском 
многообразии. Вероисповедная политика выступала в качестве ее 
«modus operandi» [Миллер 2021, с. 253; Круз 2020, с. 8–9, 14–15, 27; 
Коллманн 2023, с. 409, 660–661, 676–679]. 

Наиболее крупным и влиятельным теоретиком и практиком 
такой политики в России рубежа XIX–XX вв. был обер-прокурор 
Святейшего Синода К.П. Победоносцев. Предметом пристального 
внимания консервативного сановника и его сотрудников являлся 
вопрос иноверческого духовного начальства (муфтиев, мулл, 
хамбо-лам и лам). Само положение нехристианских духовных 
руководителей как государственных служащих вызывала резкую 
критику главы духовного ведомства. «Одною из самых печальных 
ошибок нашего правительства с прошлого столетия было 
стремление урегулировать государственным законом иностранные 



К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство … 161 

Молодой историк. 2025. NO. 3 

исповедания», – писал Победоносцев цесаревичу Николаю 
Александровичу в 1891 г. В результате, полагал обер-прокурор, 
религиозно индифферентные бюрократы облекли 
нехристианское духовенство «авторитетом госуд[арственной] 
власти, произведя в сановники или в члены иерархии»1. Тем самым 
как бы выказывалось покровительство нехристианским 
вероисповеданиям со стороны государства, тогда как, по мнению 
обер-прокурора, таким покровительством должна была 
пользоваться лишь православная вера.  

Той же позиции придерживался крупный миссионер, 
Иркутский архиепископ Вениамин (Благонравов), подробно 
излагая вопрос государственного регулирования иноверческого 
духовенства и его историю с середины XVIII в. в специальной 
статье. «Мало ли у всякого народа есть предрассудков и суеверий, – 
возмущался архиепископ, – и ужели правительство обязано 
поддерживать их, потому что они народные? Так оно обязано было 
бы содержать и награждать всех шаманов и камов и даже наших 
русских колдунов и знахарей, потому что и они служат 
предрассудкам народным»2. Против существования муфтиев и лам 
как официальных государственных лиц решительно восставал 
церковный писатель и публицист Е.Н. Воронец, признанный 
специалист «по истории и обличению мухаммеданства»3. 
«Истинная, добросовестная веротерпимость никогда не должна 
переходить в покровительство иноверию и суеверию», – 
провозглашал он4. 

                                                                    
1 Письма К.П. Победоносцева к Николаю II. 1890–1902 гг. 

(Приложение) // Письма Победоносцева к Александру III. В 2 т. Т. 2. М., 1926. 
С. 297. 

2 [Вениамин, еп. Селенгинский]. О ламском идолопоклонническом 
суеверии в Сибири // Иркутские епархиальные ведомости (прибавления). 1882. 
№ 24. С. 314. 

3 Воронец Е.Н. Существенная историческая справка по ламскому 
вопросу. СПб., 1888; Он же. Ламский вопрос. М., 1888; Он же. Нужны ли для 
России муфтии? М., 1891; Он же. Нужен ли для России идолопоклонник 
Бандидо-Хамба? (Защитникам идолопоклонства в России). М., 1893.  

Его сочинения были высоко оценены Святейшим Синодом и 
рекомендовались студентам Казанской духовной академии, изучающим 
миссионерскую деятельность татар. 

4 Воронец Е.Н. Нужны ли для России муфтии?... С. 8. 



162  А.Е. Фатеев 

YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

Тем не менее главе духовного ведомства приходилось 
действовать, что называется, в предлагаемых обстоятельствах. По 
этой причине он стремился обратить государственный статус 
иноверческого духовенства на пользу своей политике. В частности, 
обер-прокурор, постоянно советуясь со знатоком мусульманского 
вопроса, казанским миссионером Н.И. Ильминским, следил за 
выбором кандидатуры нового муфтия. По их мнению, он должен 
был соответствовать нескольким критериям. Во-первых, муфтий не 
должен происходить из знатных и влиятельных аристократов. 
«Была большая ошибка, – считал Н.И. Ильминский, – со стороны 
покойного генерал-губернатора [А.П.] Безака выбрать муфтия из 
богатого, авторитетного и влиятельного в целом крае рода дворян 
Тевкелевых»5. Благодаря такому лидеру, мусульмане, по мнению 
миссионера, получили возможность усилить свои позиции, в т. ч. в 
органах самоуправления. Лучше назначить человека, который, 
например, «весь занят торговыми делами» – он «пороха не 
выдумает». Или помещика средней руки, «ни богатством, ни 
аристократизмом, ни влиянием, ни чинами» не выдающегося6. Так, 
назначенный в итоге в 1885 г. М.М. Султанов, будучи татарским 
землевладельцем, не пользовался среди мусульман богословским 
авторитетом [Круз 2020, с. 317]. 

Во-вторых, важен был религиозный индифферентизм 
кандидата и отсутствие у него националистических, сепаратистских 
и иных политически неблагонадежных наклонностей. «Нужно 
всячески избегать касимовцев и крымцев как прогрессистов и 
националистов», – предупреждал Н.И. Ильминский7. При 
обсуждении кандидатуры А.Г. Ибрагимова К.П. Победоносцев 
уповал именно на индифферентизм, а Н.И. Ильминский, понимая, 
что Ибрагимов «видит и знает всю совокупность мусульманского 
мира на всем лице земли», опасался, что ему «паче чаяния, влезет в 
голову идея панмусульманская»8. Говоря о фигуре М.М. Султанова, 

                                                                    
5 Письма Н.И. Ильминского к обер-прокурору Святейшего Синода 

К.П. Победоносцеву. Казань, 1895. С. 2.  
6 Там же. С. 174–175.  
7 Письма Н.И. Ильминского к обер-прокурору… С. 176.  
8 РГИА. Ф. 1574. Оп. 1. Д. 146. Л. 31; Письма Н.И. Ильминского к обер-

прокурору… С. 177. 



К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство … 163 

Молодой историк. 2025. NO. 3 

Победоносцев особым образом подчеркивал, что отзывы о нем 
«таковы, что он не являет себя фанатиком, и хлопочет будто бы о 
сокращении мечетей, находя, что их слишком много»9. 
Примечательно, что упования обер-прокурора не оправдались, а 
опасения Н.И. Ильминского подтвердились. А.Г. Ибрагимов 
оказался весьма истовым мусульманином – критиковал царскую 
конфессиональную политику, выступал сторонником 
панисламизма и пантюркизма и т. п. [Круз 2020, с. 385–386]. 

В-третьих, муфтий не должен был владеть ораторским 
искусством, а лучше и вовсе изъяснялся бы неказисто и 
непривлекательно. «Для нас, – писал Н.И. Ильминский обер-
прокурору, – вот что подходяще было бы: чтобы в русском 
разговоре путался и краснел, писал бы по-русски с порядочным 
количеством ошибок, трусил бы не только губернатора, но и 
всякого столоначальника и т. п.»10. 

Нельзя было оказывать муфтию никаких почестей. 
Н.И. Ильминский гневался, что «…магометанство поднимает 
голову, а мы, русские, пред ним как бы беззащитны. <…> Это 
явление надо понимать в связи с… потворством, кое допущено в 
Петербурге чествованием муфтия Султанова…». Казанский 
миссионер одобрительно отреагировал на сообщение К.П. 
Победоносцева о том, что муфтий не был допущен до аудиенции 
с государем11. 

Вообще сам институт муфтията, как и другие 
формализованные мусульманские институты (например, духовные 
собрания) со временем вызывали у К.П. Победоносцева все больше 
опасений. Они, по его убеждению, только способствовали 
сплочению магометан. Оренбургское магометанское духовное 
собрание (ОМДС), с точки зрения консервативного сановника, 
вообще активно содействовало исламскому прозелитизму. 
Заключая тайные межрелигиозные браки, разрешенные ОМДС, 
магометане, по утверждению обер-прокурора, обращали в ислам 

                                                                    
9 РГИА. Ф. 1574. Оп. 1. Д. 146. Л. 71.  
10 Письма Н.И. Ильминского к обер-прокурору… С. 177. 
11 РГИА. Ф. 1574. Оп. 1. Д. 146. Л. 71; Письма Н.И. Ильминского к обер-

прокурору… С. 379, 384. 



164  А.Е. Фатеев 

YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

«как девиц, так и всех затем их родственников»12. При этом 
подобная практика противоречила имперскому законодательству, в 
частности Высочайшему повелению от 2 августа 1854 г. об 
ограждении язычников от исламского прозелитизма. В этой связи 
министр внутренних дел Д.А. Толстой в 1888 г. потребовал от 
Собрания «циркулярно предписать подведомственным ахунам, 
муллам и хатыпам воздерживаться на будущее время от совершения 
браков с язычниками»13. Но обер-прокурор был уверен, что, 
несмотря на распоряжение министра, таковые браки продолжали 
заключаться. О подобных случаях в одной из станиц Орского уезда 
Оренбургской губернии сообщал в 1889 г. Н.И. Ильминский14.  

Именно поэтому в 1891 г. консервативный сановник 
поддержал идею упразднения должности муфтия, закрытия 
Оренбургского магометанского духовного собрания и передачи 
духовных дел приверженцев ислама в губернские правления15. 
Замысел, правда, остался нереализованным. 

Что касается политики в отношении буддийского 
религиозного руководства, то К.П. Победоносцев с соратниками 
(прежде всего, архиепископом Вениамином) активно участвовали в 
пересмотре положения о ламайском духовенстве в 1885 г. Директор 
Департамента духовных дел иностранных исповеданий (ДДДИИ) 
М.Р. Кантакузен начал составлять служебную записку о ламаитах и 
обратился за сведениями к генерал-губернатору Восточной Сибири 
Д.Г. Анучину. Владыка Вениамин, узнав об этом через 
Победоносцева, решил перехватить инициативу. «Кроме 
миссионеров, здесь нет ни одного светского лица, которое бы 
сколько-нибудь знакомо было с буддизмом и искажением его – 
ламайством», – объяснял он16. Архиепископ начал вести переписку 

                                                                    
12 Всеподданнейший отчет обер-прокурора Святейшего Синода 

К. Победоносцева по ведомству православного исповедания за 1890 и 1891 годы. 
СПб., 1893. С. 98.  

13 РГИА. Ф. 1574. Оп. 1. Д. 146. Л. 57–58. 
14 Письма Н.И. Ильминского к обер-прокурору… С. 302–304.  
15 Всеподданнейший отчет… за 1890 и 1891 годы. СПб., 1893. С. 97, 110.  
16 Частная переписка Высокопреосвященного Вениамина, архиепископа 

Иркутского, с обер-прокурором Св. Синода К.П. Победоносцевым // Иркутские 
епархиальные ведомости (прибавления). 1913. № 1. С. 6–7. 



К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство … 165 

Молодой историк. 2025. NO. 3 

с Кантакузеном и увидел со стороны Министерства внутренних дел 
заинтересованность в его взгляде на проблематику17.  

Вениамин предлагал правительству прикрепить лам к 
дацанам (т. к. ограничение числа лам штатами не достигло цели, 
предполагалось ограничить их хотя бы территориально), запретить 
им самовольную организацию новых капищ и отправление культа 
вне дацанов. Кроме того, чтобы инородцы не поступали в ламы во 
избежание уплаты налогов, нужно было разложить ясак и подати и 
на земли дацанов. Наконец, по мнению владыки, необходимо было 
упразднение звания хамбо-ламы. За неповиновение этим 
требованиям Вениамин рекомендовал наказывать высылкой. «При 
таких несложных правилах, – уверял он Кантакузена, – упростится 
надзор за ламами со стороны земской полиции и решится 
неразрешимый вопрос о наплыве заграничных лам в наши пределы 
и о путешествии тысячами наших бурят к Ургинскому Хутухте 
[почетный буддийский титул в Монголии – А.Ф.]»18.  

Проект преосвященного был по итогу реализован в 
основных своих чертах. Лам, действительно, приписали к дацанам 
и обязали испрашивать разрешения на выезд у генерал-
губернатора. А в 1890 г. Министерство внутренних дел издало 
временную инструкцию, изымавшую бурятских буддистов из 
ведения хамбо-ламы и подчинявшую их светской администрации 
[Сафонов 2017, с. 89; Полунов 1996, с. 120]. 

Победоносцева также беспокоила пропагандистская 
деятельность лам, которая препятствовала, по его убеждению, 
успехам православного миссионерства. Чтобы «отвлечь» 
инородцев от православных праздников, они приурочивали к ним 
языческие торжества19. Миссионерам приходилось прибегать к 
подобной же хитрости, совершая православные богослужения во 
время, предшествующее срокам исполнения языческих ритуалов, и 
стараясь обставить их как можно более торжественно и зрелищно20. 

                                                                    
17 Письма Вениамина, архиепископа иркутского, к казанскому 

архиепископу Владимиру. М., 1913. С. 185.  
18 Частная переписка… // Иркутские епархиальные ведомости 

(прибавления). 1914. № 3. С. 91–92. 
19 Всеподданнейший отчет… за 1884 г. СПб., 1886. С. 146.  
20 Всеподданнейший отчет… за 1886 г. СПб., 1888. С. 112. 



166  А.Е. Фатеев 

YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

Большой проблемой, с точки зрения обер-прокурора, было 
сохранение за ламами репутации искусных врачевателей и 
целителей. Прикрываясь «медицинскими» целями, был уверен 
Победоносцев, ламы разъезжали по инородческим улусам и 
проповедовали21. Именно поэтому на миссионеров возлагались и 
обязанности по здравоохранению в среде инородцев. Они должны 
были наглядно демонстрировать им, что методы «традиционной 
медицины», применяемые ламами, крайне неэффективны, и тем 
самым постепенно развеивать целительский ореол вокруг фигуры 
буддийского духовного руководителя22. 

Таким образом, в победоносцевском векторе 
этноконфессиональной политики существенную роль играл 
символический аспект. Консервативный сановник и его 
единомышленники настаивали на однозначности 
первенствующего и господствующего состояния православного 
христианства как государственной религии. Они стремились к 
демонстративному закреплению данного положения, в том числе 
через противопоставление ему статуса иноверцев. 

Символический характер вероисповедной политики ярко 
отражен в мероприятиях в отношении иноверческого духовенства. 
Они были направлены на подрыв авторитета и влияния 
нехристианской религиозной «верхушки», стремились постепенно 
лишить муфтиев и лам тех характеристик и качеств, которые 
заставляли паству подчиняться их решениям. Репрезентативный 
потенциал иноверческого духовенства, с позиций 
победоносцевской политики, должен был быть ограничен 
настолько, чтобы воспрепятствовать появлению нехристианских 
религиозных лидеров.  
 

                                                                    
21 Всеподданнейший отчет… за 1890 и 1891 годы. СПб., 1893. С. 292, 294.  
22 См.: Болдонов Н. Воспоминания о деятельности Миссии в 

Балаганском ведомстве // Иркутские епархиальные ведомости (прибавления). 
1896. № 13. С. 299–300; Записки миссионера Кебезенского отделения Алтайской 
духовной миссии священника Сергия Ивановского за 1888 г. // Томские 
епархиальные ведомости. 1889. № 6. С. 19–20; Крещение по обету. Проявление 
силы Божией в таинстве крещения // Там же. 1890. № 4. С. 23; [Вениамин, еп. 
Селенгинский]. Указ. соч. С. 310. 



К.П. Победоносцев и иноверческое духовное начальство … 167 

Молодой историк. 2025. NO. 3 

Литература 
 

Коллманн 2023 – Коллманн Н.Ш. Россия и ее империя. 1450–1801. 
СПб.: «Библиороссика» / Academic studies press, 2023. 783 с. 

Круз 2020 – Круз Р. За пророка и царя: ислам и империя в России и 
Центральной Азии. М.: Новое литературное обозрение, 
2020. 408 с. 

Миллер 2021 – Миллер А.И. Национальный вопрос в империи 
Романовых после 1905 г. // Российская империя между 
реформами и революциями, 1906 – 1916. Коллективная 
монография / под ред. А.И. Миллера и К.А. Соловьева. 
М.: Квадрига, 2021. С. 249–271. 

Сафонов 2017 – Сафонов А.А. Государство и конфессии в 
позднеимперской России: правовые аспекты 
взаимоотношений. М.: Проспект, 2017. 352 с.  

Полунов 1996 – Полунов А.Ю. Под властью обер-прокурора. 
Государство и церковь в эпоху Александра III. 
М.: «АИРО-XX», 1996. 144 с. 

 

References 
 

Kollmann, N.Sh. (2023), Rossiya i ee imperiya. 1450–1801 [Russia and its 
empire. 1450–1801], “Bibliorossika” / Academic studies press, 
Saint Petersburg, Russia. 

Kruz, R. (2020), Za proroka i tsarya: islam i imperiya v Rossii i Tsentral'noi 
Azii [For Prophet and King: Islam and Empire in Russia and 
Central Asia], Novoe literaturnoe obozrenie, Moscow, Russia. 

Miller, A.I. (2021), Natsional'nyi vopros v imperii Romanovykh posle 1905 g. 
[The National Question in the Romanov Empire after 1905], in 
Miller, A.I. and Solov'ev, K.A. (ed.) Rossiiskaya imperiya 
mezhdu reformami i revolyutsiyami, 1906–1916. Kollektivnaya 
monografiya [The Russian Empire between Reforms and 
Revolutions, 1906–1916. Collective monograph], Kvadriga, 
Moscow, Russia, pp. 249–271. 

Safonov, A.A. (2017), Gosudarstvo i konfessii v pozdneimperskoi Rossii: 
pravovye aspekty vzaimootnoshenii [The State and Confessions in 



168  А.Е. Фатеев 

YOUNG HISTORIAN, 2025, no. 3 

Late Imperial Russia: Legal Aspects of Relationships], Prospect, 
Moscow, Russia.  

Polunov, A.Yu. (1996), Pod vlast'yu ober-prokurora. Gosudarstvo i tserkov' v 
ehpokhu Aleksandra III [Under the authority of the Chief 
Prosecutor. State and Church in the era of Alexander III], 
“AIRO-XX”, Moscow, Russia. 

 

Информация об авторе 
 

Антон Е. Фатеев, студент магистратуры, Российский 
государственный гуманитарный университет, Москва, Россия; 
125993, Россия, Москва, Миусская пл., д. 6; fant2507@gmail.com 

 

Information about the author  

 
Anton E. Fateev, master's student, Russian State University for the 

Humanities, Moscow, Russia; bld. 6, Miusskaya Square, Moscow, Russia, 
125993; fant2507@gmail.com 
 

mailto:fant2507@gmail.com

